R INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
[ A % ISSN (E) 2181-2993

(& g !”'f‘u
<q_/§ Volume 5, Issue 1. (2026)

IBN MISKAVAYHNING MASHSHOIYYUNLIK YO‘NALISHIDAGI
O’RNI

Sulaymonova Shahnoza Nodirovna

Toshkent daviat shargshunoslik universiteti o qituvchisi
PhD
shahnozanodirovna@gmail.com

ANNOTATSIYA:

Ushbu magolada Ibn Miskavayh garashlarida yangi aflotunchilikning ham
amaliy, ham nazariy gismlari aks etganligi germenevtik tahlil gilingan. Uning fors va
arab tillarida yozilgan ushbu asari birinchi manba asosida tadqiq etilgan.

Kalit so’zlar: 1bn Miskavayh, mashshoiyyunlik, yangi aflotunchilik “A/-fuzul
asg ‘ar”’, Germenevtika, johiliyat, aql va e tigod, fikrlash.

ABSTRACT:

This article provides a hermeneutic analysis of the fact that Ibn Miskawayh's
views reflected both practical and theoretical parts of the new Platonism. This work,
written in Persian and Arabic, is based on the first source.

Keywords: Ibn Miskawayh, Mashaiyyun, New Platonism Al-Fuzul Asghar,
Hermeneutics, Ignorance, Reason and Belief, Thinking

AHHOTAIIUA:

Oma cmamwvs npedcmasnsem cobolU 2epmeHesmUdecKull aHalu3 mozo gaxkma,
umo @3ens06t  Mon Muckaseiixa ompadxcaiu Kak Npakmuyeckyro, max u
meopemu4ecKyro yYacmu HO8020 NAAMOHUMA. Omom mpyo, HANUCAHHBIU HA
nepcuOCKoM U apabCcKom sA3bIKAX, OCHOBAH HA NePEOM UCMOYHUKE.

Knwuesvie cnoea: HUon Muckasetix, Mawaiiion, nepunamemusm, HOBbLU
naamonusm Anv-Qusyn Aceap, cepmeneemuxa, Heegeowcecmeo, Pazym u eepa,
Mbviunenue.

56

www.birunijournal.uz


mailto:shahnozanodirovna@gmail.com

INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
ISSN (E) 2181-2993
Volume 5, Issue 1. (2026)

@
| AI%

151B

\*-‘Tf‘ _z_f/

KIRISH

Arastu izidan borib Miskavayh ham falsafani nazariy va amaliy falsafaga bo‘ladi
hamda axlogshunoslikni amaliy falsafa tarkibiga kiritadi. Axlogiy muammolar uning
“Taxzib ul-axloq va Tatxir ul-a’roq”, ~at-Tahara”, “Jovidon xirad” va “Kitab adab
ad-dinya va d-din” singari asarlarida ko‘tarilgan.

Miskavayh o‘zining yirik asarlaridan biri bo‘lgan “Al-fuzul asg‘ar” kitobida?
yangi aflotuncha hikmat namunalarini beradiki, vaqt jihatidan Ibn Sinoning “Najot”
asaridan oldin yozilgan.

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODLAR
Tadgiqot jarayonida Ibn Miskavayhning“Taxzib ul-axlog va Tatxir ul-a’roq”,
“at-Tahara”, “Jovidon xirad” va “Kitab adab ad-dinya va d-din” kabi asarlaridan
foydalanildi. Shuningdek, Abdul Aziz Izzatning “Ibn Miskavayhning axloq falsafasi
va uning manbalari” asaridan foydalanildi. Tadgiqgot olib borish davomida tizimlilik,
nazariy-deduktiv xulosa chigarish, analiz va sintez, tarixiylik va mantiqgiylik
tamoyillardan foydalanildi.

MUHOKAMA VA NATIJALAR

Miskavayh aqliy ilmlarni quyidagi tartibda eslatadi: riyoziyot, mantiq, tibbiyot,
moba’dul tabia (metafizika). Islomiy yangi aflotunchilik an’anasiga ko‘ra, jumladan,
Forobiy va Ibn Sino asarlarida odatda mantiq boshga aqliy ilmlarni o‘rganish
mugaddimasida kelar edi.

Miskavayh fikricha, barcha gadimgi zamon hakimlari xudoning mavjudligi va
uning yagonaligiga ishonib, bu masalada payg‘ambarlar ta’limoti bilan muvofiq
edilar. (Miskavayh. Al-fuzul asg‘ar. 2-bob).

Miskavayh aqidasicha, ashyolar manbai xudovand bo‘lib, ular sodir etish yo‘li
bilan amalga oshiriladi. Bu birinchi ibtido va borlig manbasidan sodir etilgan narsa
birinchi aql bo‘lib, uni aqli faol (faol aql) deb ataydilar. Islomiy yangi aflotunchilar
bunday nomni o‘ninchi aqlga beradilar. Ikkinchi sodir etilgan narsa — ruh, uchinchisi
— falakdir. Uning fikricha, xudovand hamma narsani yashiringan yo‘qlikdan
yaratgan.

Borlig muammosi va unga munosabat masalasi falsafiy garashlarda markaziy
o‘rinni tashkil qiladi. Bu bejiz emas, albatta chunki, borlig muammosi falsafadagi har

TKapanr: VYV 4 «&gyn el 56l e s 40 58ue// Muckasaiix, A6y Ann. An-dysyn acrap. —banpyt. 1319
XMKPUN Ann. (apab Tnamaa)
57

www.birunijournal.uz



@;éié?gﬁs%\ INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
PrS ISSN (E) 2181-2993
“ng Volume 5, Issue 1. (2026)

G
=

ganday dunyogarash va metodologik muammolarning asosi hisoblanadi. Darhagiqat,
turli dunyoqarashlar o‘rtasidagi bahslar borliq muammosi atrofida yuzaga kelayotgan
tortishuvlarga, ya’ni borliq azaldan mavjudmi yoki u mutloq ruh tomonidan
yaratilganmi, degan masalaga borib tagaladi.

Ma’lumki, gadim-qadim zamonlardan beri faylasuflar o‘zlarini qurshab turgan
tabiat va jamiyatda, o‘z hayotlarida sodir bo‘lgan turli-tuman o‘zgarishlarni
kuzatganlar, bu narsalar ular ko‘z o‘ngida ob’ektiv reallik sifatida gavdalangan.

Miskavayh ham borliq va ruh to‘g‘risida o‘z qarashlariga ega. Uning borliq
va ruh to‘g‘risidagi qarashlarida yunon faylasufining ruhi va moddiyuncha tamoyil
sezilib turadi. Lekin bu Miskavayh islom dini va uning agidalaridan uzoqlashgan
degani emas. Albatta u musulmon edi va bu haqida gap bo‘lishi mumkin emas.
Faylasuf yunon falsafasini qadrlagan, o‘zini esa shu falsafaning davomchilaridan deb
bilgan.

Quyida uning borlig va ruh masalalariga doir garashlarini keltiramiz,

Ibn Miskavayh evolyusiyani aniqg tasvirlab bergan olimlardan biri ekanligi
diggatga sazovordir. U tadrijiy g‘oyalarni quyidagicha tasvirlaydi:

“Olloh, avval materiyani yaratdi. Uni rivojlantirish uchun energiya bilan
boyitdi. Shuning uchun materiya suvning ma’lum vaqt davomida bug‘ga aylangan
shaklidan olingan?. Degan nazaryani olg‘a suradi. Rivojlanishning keyingi bosgichi
moddiy hayot deb ataladi. Toshlarning xar hil shakllari esa vaqt o‘tishi bilan o‘zgara
boshlagan. Ularning eng ko‘p o‘zgargan shakli esa marjondir. Bu shunday toshki,
uning daraxtga o‘xshagan shoxlari bordir. O‘simlik dunyosining evolyusiyasi esa
rivojlangan hayvonni tugadigan (yetishtiradigan) daraxt darajasiga yetgandagina
tugallanadi. Bu esa finikiya pallasidir. Uning erkak va ayol jinslari mavjud. Uning
hamma barglari chopib tashlanganda ham qurimaydi, gachonki, uning boshi kesib
tashlangandagina zavol topadi. Shuning uchun bu daraxt ichida eng ulkani va
hayvonlar ichida eng kam rivojlangani hisoblangan. Bu rivojlanish esa maymunga
kelib taqaladi. Lekin bu Darvin ta’limoti emas. Bu aynan Miskavayhning talqinida
yozilgan va “Ixfon as safo” saxifalarida yozilganligi uchun ham gadrlidir.

Ba’zi islom faylasuflarining ta’lim berishicha maymun keyinchalik pastroq
toifadagi varvarlar to‘dasining kelib chiqgishiga olib kelgan. U esa o‘z navbatida
to‘dadan odamlarga aylangan va u aql hamda ongga ega.Odamlar avliyo yoki
payg‘ambar bo‘la olishi mumkin.U keyinroq yanada yuqori pog‘onada ko‘tariladi va

2 Abdul Aziz Izzat. Ibn Miskavayhning axloq falsafasi va uning manbalari. Qohira, 1946 y.-S.385

58

www.birunijournal.uz



@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

\
[{ o 5 ISSN (E) 2181-2993
5@5 Volume 5, Issue 1. (2026)

¥
1
=

farishtaga aylanadi. Ulardan keyin Ollohdan boshqga hech kim ustun bo‘la olmaydi.
Hamma narsa undan tugaydi.®

Olimning “al -Fayz al -Ashjar”asari arabcha qo‘lyozmalari XIX asrdan
Yevropa Universitetlarida o‘qitila boshladi.

X-XI (hij. IV-V) asrdagi ko‘pgina zamondoshlari kabi Ibn Miskavayh
falsafasi ekletik xarakterda bo‘lib, uning fikrlari ham arab tiliga yunonchadan tarjima
qilingan turli xillikka asoslanadi. Aslida u e’tiborini aynan islom dunyosidagi
muammolarga garatsada, falsafani isloh gilishda dindan uncha foydalanmaydi. Uning
garashlarida  moddiyunchilik ustunlik qgiladi.Shu tufayli u fagat musulmon
o‘lkalarida emas, Yevropada ham mashhur bo‘lgan.

Ibn Miskavayhda yangi aflotunchalikning ham amaliy, ham nazariy gismlari
mavjuddir. U xarakterning o‘zgarishi tasviriga asoslangan ruhiy sog‘lomlikni himoya
gilish uchun gonuniyatlar ishlab chigadi. Bu gonuniyatlar baxtga erishtiruvchi
yurakning turli qgismlarining uyg‘unlashuviga olib keluvchi yo‘llarini tasvirlaydi.
Faylasuf tabib jismoniy sog‘lomlik uchun tavsiyalar yozib berganidik, ruhiy sog‘lik
qonuniyatlarini belgilaydi. “Ruhiy sog‘lomlik aqgliy rivojlanish va amaliy harakat
majmuasi asosiga quriladi”*-deydi u.

Miskavayh ashyolarning namoyon bo‘lishini va yaratilishi orasidagi
tafovutlarni aniq anglab bo‘lmasligiga shubha qilgan holda, uning faol aql, ruh va
falakni paydo giluvchi ma’budasi hamda namoyon bo‘lishining g‘ayri tabiiy shakliga
ekanligini ta’kidlaydi.

U mohiyatni tasvirlashning biz bilgan me’yoriy kategoriyalar aniq tabiati
bo‘lgan, islom qgabul qilingan yaratganning dargohi kuchli dalil ekanligini aytib,
Arastuning harakatlanmas harakatlantiruvchi, hagidagi identifikatsiyasiga ancha
yaqin keladi.

Faylasuf Aflotun va Arastuni ruh to‘g‘risidagi tasavvurlarini qiyoslaydi va
shunday deydi:

“Ruh bizni hayvonlardan va boshqga ongli mavjudotlardan narsalardan farglab
turadi. U tana va tana gismlarini borligning boshga ruhiyroq, agliyroq gismi bilan
kelishuviga kelishi uchun foydalanadi. Ruh halokatga uchrashi mumkin emas, chunki
uning halokat va boshga muhim tushunchalarni farglay olish hususiyati bordir.
Uning mohiyatan halokatga olib keluvchi narsalarni bilishi cheklanmagandir.
Keyinchalik, ahamiyatsiz mavhum mavjudotlarning katta turlarini anglash mumkin.
Ruh halokatga yo‘ligadigan bo‘lganda edi, u bu narsalarni gila olmasdi, balki
fagatgina tananing jismoniy gismini cheklagan holda namoyish gilishi mumkin edi

3 Vwa acap.-b. 387
*VYwa acap.-b. 389
59

www.birunijournal.uz



FEN, INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
La% ISSN (E) 2181-2993

\T/ Volume 5, Issue 1. (2026)

xolos. Ruh halokatga uchramaydi. Biz o‘zimizga tushunarsiz bo‘lgan narsalarni
anglamoqchi bo‘lsak, tanamiz voqelik bilan aniq kelishuvga kelib olishimizning
oldini olish uchun to‘sqinlik giladi. Ruh tanani boshqaruvchi doimiy va mustaqil
substansiyadir. Uning tanaga qarshi essentsiyasi bor, shuning uchun u o‘lishi
mumkin emas, va osmon ishtirokida olingan abadiy va muntazam harakatlantirishga
jalb etilgan. Bu harakatlanish ikki yo‘nalishga sababiyatga boshlovchi tepaga
ketadigan yo‘l hamda materiyaga boradigan pastga qaragan yoki faol aqlga bo‘linadi.
Bizning baxtimiz tepaga garab gilinayotgan harakatdir, baxtsizligimiz garama-qarshi
tarafga qaragan yo‘nalishdir”. °

Ibn Miskavyhning ezgulik hagidagi mushohadalari Arastu va Aflotunning
g‘oyalarini birlashtiradi.

“Ezgulik-bu borligning tuban shakllaridan ongining tub mohiyatini farglay
oladigan ruh ko‘rinishining mukammalligidir.

Bizning ezguligimiz, rivojlanib borishimiz va yashashimiz uchun sabab topa
oladigan, oldindan ko‘ra oladigan qobiliyatimiz yaxshilanib borishi bilan olib
boraveradi. Biz uni ma’nosiga qarab amal qilamiz. U ikki tasodifdan uzogda yuradi.
Adolat esa gachonki, unga yetisha olsakkina natija beradi”.®

Miskavayh Aflotunning ezgulikni ikkiga ajratish g‘oyasi hamda Arastuning
ezgulik aslida nima ekanligini anglash haqidagi g‘oyalarini birlashtirdi va bunga
qo‘shimcha qilib, bu g‘oyalarni birgalikda gabul qgilish kerakligini uqtirdi.

Faylasuf do‘stlik tasavvurlarini asosiy muomala vositasi deb biladi va buni
jismoniy yo‘l bilan amalga oshmaydigan lazzatbahsh aqgliy har xillikni farqlashda
ishlatadi.

Ruhimiz, shuningdek, kuchli agliy zavg orqgali komillikka erishgan ruhlarni
ham tanib olishi mumkin. Bu me’yordagi bir-biri bilan aloga qiluvchi va bundan
biror narsa olishni xohlovchi oddiy turdan butunlay farq giladi. Baribir, agarki, inson
komillikka yetishmoqchi bo‘lsa, bir jamiyatda yashash kerak, do‘stlikning kamolotga
yetish ehtimoli kam bo‘lsa ham, kamida jamiyatning ishonchini qozonish kerak.
Baxtning eng yugori nuqtasiga bu hayotning ehtiyojlaridan voz kechsak, aglimizni
komillikka yetishtiruvchi va bokira nur bilan hayotimizni charag‘on qila oladigan
zohiriyatni gabul gila olsakkina yeta olamiz. Butun ruhiy magsadimiz xudo vasliga
yetish va jismoniy ehtiyojlardan voz kechish bo‘lish kerakligini, bu so‘nggi va oliy
magqsad ekanligini ta’kidlaydi.’

5VYwa acap.-b. 372
6 VYwa acap.-b. 392
7Vwa acap.-b. 399
60

www.birunijournal.uz



@;@%a:% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
/q' g ISSN (E) 2181-2993
Aoy Volume 5, Issue 1. (2026)

Tasavvufga ko‘ra, baxt darajasi komillikdan baland tursada, Miskavayh o‘z
ezgulik tuyg‘umizni qanday qilib rivojlantirish haqida amaliy maslahat beradi. Ruhiy
muvozanatni tutib turishimiz uchun chora ko‘rishimiz, Arastu ko‘zda tutgandek,
ruhiy sog‘ligni va jismoniy sog‘ligni ham takomillashtirib borish kerak deb
hisoblaydi.

Hayotimiz davomida xulgimizni bir maromda tutib turadigan shaxsiyatimizni
rivojlantirishimiz kerak va ma’lum bir holatlarda o‘zimizni bosa olishimiz kerak. O‘z
hissiyotlarimizni jilovlashimiz lozim. Xatolarga barham berish uchun biz ularning
sabablarini ko‘rib chiqishimiz va ularni foydaliroq muqobili bilan almashtirishimiz
kerak. Garchi, ruh o‘lmas ekan, bu asossiz qo‘rquvga, ya’ni o‘lim qo‘rquviga
nehojat? Tana va jon bir bo‘lsa ham, tanamiz bir kun o‘ladi, biz bu birlikni hamda
uning o‘lishini (tanani ) tan olishimiz kerak, nainki, biz o‘limning tushunarsiz
azobidan qo‘rqar ekanmiz, demak, biz og‘riqdan qo‘rqamiz, o‘limdan emas”.®

Uning o‘zimizning hagqoniyatiga moslashtirishimiz uchun hissiyotlarimizning
asl tabiatini  tushunishimiz kerakligi haqidagi izlanishlariga  shubhasiz ta’sir
ko‘rsatgan al-Kindiy bilan bir qatorda Seneka va ravoqiylarni keltirib o‘tadi. U
shunday deydi:

“Biz o°‘zimizning atrofimizdagi turli ta’sirlar va xislarimiz ixtiyorida ekanmiz,
nimani his etishimizni hal qilishimiz uchun sabab topishimiz kerak™.®

Ibn Miskavayhning bu fikrlariga umuman boshqacha fikrda bo‘lgan sharhlovchi
Muhammad Arkun (1970) uning qobiliyatiga urg‘u berib:

“Uni o°sha davr rivojlanishi jarayonining bir bo‘lagi deb atash kerak!°- deydi.

XULOSA VA TAKLIFLAR

Biz yuqorida Ibn Miskavayhning borliq va ruh to‘g‘risidagi fikrlaridan
keltirgan iqtiboslardan ayon bo‘ldiki, faylasuf insonning komillikka yetishishidagi
duch kelinadigan muammolar va ularning ijobiy hal etish usullari, baxtli hayot
kechirish shartlari, ruhiy va jismoniy sog‘lomlikka eishish choralarini yechishga
urinadi. Uning bu qarashlari hozirda biz axlogan jismonan va ma’nan sog‘lom
farzandlarni tarbiyalashga, kelajagi buyuk vatan qurish yo‘lidagi fikrlarimiz bilan
hamohanligi ahamiyatlidir.

Ibn Miskavayh fikricha, inson shaxsiyatini rivojlantirish xatolarga barham
berish uchun uning sabablarini ko‘rib chiqish lozim. Bundan xulosa kelib chigadiki,
o‘zini hurmat qilgan inson o‘zgalarni ham hurmat qila oladi, o‘zligini tanigan inson

8Ywa acap.-b. 363
°VYwa acap.-b. 365
9 VYwa acap.-b. 367
61

www.birunijournal.uz



Faw INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
L% ISSN (E) 2181-2993
K_// Volume 5, Issue 1. (2026)

o‘zgalar tarixiga o‘tmish an’analariga xolisona, to‘g‘ri fikr bildira oladi, aql va
bilimga ega inson ilm-fanni, aqlning mahsuli bo‘lgan narsalarni qadrlay oladi.

Xulosa qilib aytganda, Miskavayh mashshoiyyun falsafiy oqimida o‘z o‘rniga
ega. Shuningdek, mutafakkirni mashshoiyyunlik ogimining tizimlashtiruvchisi
sifatida baholash mumkin.

REFERENCES
1. Abdul Aziz lIzzat. Ibn Miskavayhning axloq falsafasi va uning manbalari. Qohira,
1946y. - B.7
. Ahmedov B. O‘zbekiston tarixi manbalari. T.,2001 y. - B. 130
. Ibn Miskaweyh «Tahdib ul-akhlagy». Beirut. 1966. —R. 14-26.
Ibn Miskaweyh.Al-Khikmat al-holida. — Beirut. 1952. —R. 15-45.
Qodirov M. Markaziy Osiyo, Yaqin va O‘rta Shargning falsafiy tafakkuri. —T.: 2010.

—V. 225.

6. Sulaymonova, S. N. (2021). IBN MISKAVAYHNING ARAB TILIDA
YOZILGAN ASARLARI TAVSIFI. Academic research in educational
sciences, 2(2).

7. Sulaymonov, J. (2021) ABDURAHMON IBN XALDUNNING TAMADDUN
TARAQQIYOTI HAQIDAGI QARASHLARIDA JAMIYAT
TAHLILI//Academic Research in Educational Sciences, VVol. 2 Special Issue 1,
2021. 451-455 R.

8. Sulaymonov, J. B. (2021). IBN XALDUNNING ,MUQADDIMA “ASARIDA
JAMIYAT TARAQQIYOTIGA TA’SIR QILUVCHI OMILLAR
TALQINI. Oriental renaissance: Innovative, educational, natural and social
sciences, 1(4), 732-737.

9. Bakhtiyorovich, S. J. (2023). Interpretation of the Approaches to the Concept of
the State in the Ethical Views of Abu Zayd Abdurahman lbn Khaldun. Central
Asian Journal of Social Sciences and History, 4(6), 161-164.

10.Sulaymonova, S. N. (2023). IBN MISKAVAYHNING IJTIMOIY-FALSAFIY
QARASHLARIDA JAMOAVIY HAMIJIHATLIK VA O°’ZARO MUHABBAT
MASALASI. International scientific journal of Biruni, 2(2), 203-208.

11.Sulaymonova, S. N. (2022). IBN MISKAVAYHNING “TARTIBUS-SAODAT”
VA “MANAZILULULUM” ASARI HAQIDA. Academic research in educational
sciences, 3(12), 684-688.

12.Sulaymonova, S. N. (2021). IBN MISKAVAYH AXLOQIY QARASHLARIDA
INSON KAMOLOTI MASALASINING QO “YILISHI. Oriental renaissance:
Innovative, educational, natural and social sciences, 1(8), 919-925.

SR

62

www.birunijournal.uz



INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
ISSN (E) 2181-2993
Volume 5, Issue 1. (2026)

13.Sulaymonova, S. N. (2022). IBN MISKAVAYHNING INSON KAMOLOTI
MASALASIGA MUNOSABATI TAHLILI. Oriental renaissance: Innovative,
educational, natural and social sciences, 2(Special Issue 23), 917-923.

14.Sulaymonova, S. (2020). Farabi ve Miskaway'in etik gorii § lerinin kar § ila §
tirmali analizi. Islam'in Altin Chag'inda Ilimlerin Geli § mesine Katki Yapan Bilim
Onculeri™ Uluslararasi Avrasiya Chalishmalari Simpoziumi. Istanbul.

15.Nodirovna, S. S. (2024). The Views of Muslim Philosophers on the Theory of
Evolution. American Journal of Research in Humanities and Social Sciences, 30,
24-29.

16.Sulaymonova, S. N. (2024). IBN MISKAVAYHNING SHARQ FALSAFIY
TAFAKKURIDAGI O ‘RNIL. XXI Asr: Fan va ta’lim masalalari (XXI Bex:
Bonpocul nayku u obpazosanus), 1, 68-75.

17.Sulaymonova, S. N. (2024). “TAHZIBUL AXLOQ” ASARIDAGI
AXLOQIYLIK MEZONLARINING HOZIRGI DAVRDAGI KOMIL INSON G
‘OYALARI BILAN HAMOHANGLIGI. Oriental renaissance: Innovative,
educational, natural and social sciences, 4(21), 668-672.

63

www.birunijournal.uz



